
Pá
gi

na
 1

87

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA 
RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

SOURCES FOR THE STUDY OF THE BOTHERHOODS AND 
RELIGIOSITY IN MUNERA (ALBACETE) IN THE MODERN AGE

Emilio Rosillo Clement
Universidad de Alicante

erosilloclement@gmail.com

Como citar este artículo: Rosillo Clement, E. (2025). Fuentes para el estudio de 
las cofradías y la religiosidad en Munera (Albacete) en la Edad Moderna. Al-Basit 
(70), T.1, 187-224. http://doi.org/10.37927/al-basit.70_6

Recibido / Received: 12/09/2025
Aceptado / Accepted: 24/11/2025

RESUMEN: Las cofradías gremia-
les y de carácter religioso estu-
vieron durante el siglo XVIII en el 
punto de mira de los Ilustrados. A 
través del análisis del Expediente 
General de Cofradías y de los docu-
mentos con las respuestas envia-
das por el Ayuntamiento de Mune-
ra al Consejo de Castilla podemos 
conocer el estado de las cofradías, 
hermandades y ermitas en este 
pueblo, así como su impacto social 
y económico sobre los cofrades en 
ese momento.

PALABRAS CLAVE: Cofradías, Mu-
nera, Albacete, Castilla-La Man-
cha, Edad Moderna

ABSTRACT: Guilds and religious 
brotherhoods were in the sights 
of the Illustration during the 18th 
century. Through an analysis of 
the General File of Brotherhoods 
and the documents containing 
the responses sent by the Mune-
ra Town Council to the Council 
of Castile, we can learn about the 
state of the brotherhoods, fra-
ternities, and hermitages in this 
town, as well as their social and 
economic impact on their mem-
bers in that moment.

KEYWORDS: Brotherhood, Mune-
ra, Albacete, Castilla-La Mancha, 
Modern Age

1. INTRODUCCIÓN

Las cofradías son agrupaciones o congregaciones de carácter 
religioso cuyo origen se encuentra en los gremios medievales. Sus 



Pá
gi

na
 1

88

miembros son los cofrades, vocablo que, etimológicamente, provie-
ne del latín de la conjunción del prefijo “co” que alude a la “unión” 
y “frater” que significa “hermano”, es decir: unión de hermanos con 
un objetivo común. Por ello el principal cargo de la cofradía era el 
Hermano Mayor. El objeto de nuestro trabajo es examinar la religio-
sidad en la localidad de Munera durante la Edad Moderna, hacien-
do hincapié en el análisis de sus cofradías históricas a través de la 
documentación encontrada en nuestro desbroce o la que nos han 
hecho saber otros investigadores del tema.

Las cofradías tuvieron su origen en los gremios medievales, 
agrupaciones de profesionales que se unían por el bienestar del 
colectivo y el establecimiento de unas normas de convivencia y de 
mercado. Después vendrían las procesiones, el patetismo, la religio-
sidad exagerada y pública de alto contenido simbólico como máximo 
exponente del barroco, rasgos que hunden sus raíces en los princi-
pios de la reforma tridentina del siglo XVII. Sin embargo, como en 
toda corriente ideológica hubo un proceso de revisión y de reforma 
posterior con la llegada del Siglo de las Luces: el Reformismo Ilus-
trado del XVIII. A ello no fueron ajenas pequeñas localidades como 
Munera que, aun recibiendo los coletazos del reformismo borbónico 
de modo indirecto y tardío, no dejarán de verse afectadas. De hecho, 
el fin del Antiguo Régimen, caracterizado por su carácter corpora-
tivo, orgánico y jerárquico, junto a las medidas desamortizadoras 
impuestas en el siglo XIX, provocaron un claro declive de las cofra-
días y de toda su maquinaria interna. Romero Samper (1998, 88) lo 
define de manera acertada al afirmar que “la crisis de este mode-
lo político y social se manifiesta en todos los ámbitos y, en manera 
particular, en el seno de los núcleos de agregación que componen el 
sistema: los estamentos, los gremios, las cofradías”.

A partir del XVII las cofradías no sólo eran elementos de 
expresión de una liturgia religiosa, también fueron un factor de 
cohesión y punto de encuentro social. En el sistema estamental e 
inamovible del Antiguo Régimen era crucial para los individuos la 
integración, formar parte de una comunidad, de un todo, de una 
“iglesia”. La marginalidad traía señalamiento, desconfianza y so-
ledad. Uno no podía vivir de espaldas a las normas impuestas de 
comportamiento social y religioso. La cofradía era el espacio ideal 
donde estar protegido socialmente por tus “hermanos” y una forma 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 1

89

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

ortodoxa de sentirse integrado: los cofrades tenían normas estrictas 
sobre la ayuda fraterna a los más pobres, la atención a las viudas o la 
celebración de misas y oficios por el alma de algún convecino. Esta 
forma de caridad y asistencia social impulsada y facilitada por las 
cofradías se contrapone a la religiosidad basada en la de beneficen-
cia individual, aunque ambas son compatibles como veremos más 
adelante. Si alguna cofradía sobrevivió a la desaparición del Antiguo 
Régimen, verdadero marco político y social que les daba sentido, 
fue por ese carácter caritativo y asistencial de ayuda a enfermos, a 
viudas, en los entierros, etc.

Romero Samper (1998, 95) señala que “El despego hacia las 
formas rituales no empezó en España hasta finales del XVIII, cuan-
do un pequeño grupo de ilustrados comenzó a considerarlas una fa-
chada que impedía el desarrollo de una fe más personal”. La llegada 
del absolutismo ilustrado borbónico acometió la transformación de 
todo aquello considerado decadente o fanático. Tal espíritu reformis-
ta y el enfrentamiento de las cofradías con las autoridades civiles y 
religiosas -eran cuerpos laicos con funciones religiosas a caballo en-
tre ambas jurisdicciones- propició un caldo de cultivo ideal para re-
saltar y poner en solfa lo provechoso de dichas instituciones dentro 
del entramado social. Ballesta Fernández, en su minuciosa tesis, hace 
un completo recorrido sobre la economía, religiosidad y evolución 
de las cofradías en el partido de Alcaraz, entre ellas las de Munera. 
Nosotros no pretendemos abarcar tanto. Nos ceñiremos únicamente 
a analizar ciertos documentos para comprender mejor el intento de 
represión de las cofradías y de la religiosidad popular en Munera en 
los años en que fueron redactados. En otras palabras, nuestro obje-
tivo último no es otro que pergeñar una foto fija sobre las cofradías, 
hermandades y ermitas munerenses en aquellos tiempos.

2. �ANÁLISIS DOCUMENTAL SOBRE LAS COFRADÍAS, 
HERMANDADES Y ERMITAS DE MUNERA

El llamado Expediente General de Cofradías constituye un 
acervo clave para estudiar a nivel local las cofradías, hermandades 
y otras congregaciones al reflejar nítidamente la doble finalidad 
perseguida por la labor reformadora acometida por los políticos 
ilustrados del siglo XVIII: acabar con una religiosidad colectiva que 



Pá
gi

na
 1

90

impedía el desarrollo del espíritu individual y personal, y reducir el 
peso económico de las cofradías, cuyos presupuestos eran sufraga-
dos la mayoría de las veces por sus cofrades. Su desbroce y análisis 
favorece nuestro acercamiento a dichas instituciones locales, así 
como al conocimiento de la religiosidad popular al final del Antiguo 
Régimen. Lo abordaremos desde una doble fuente archivística: i) La 
documentación localizada en el Archivo Histórico Nacional (AHN), 
en concreto la del referido Expediente General -ubicado en la sección 
de Consejos Suprimidos- y la de los Libros de Cofradías -custodia-
dos en la sección Clero- que, por su mayor detalle informativo, cons-
tituye un complemento ideal del anterior; y ii) Las respuestas del 
Ayuntamiento de Munera a la petición del Consejo de Castilla acerca 
de sus cofradías que se hallan en el Archivo Histórico Provincial de 
Albacete (AHPAb) recogidas en el Libro Copiador correspondiente.

2.1. Expediente General de Cofradías (AHN)

Fue instruido por el Consejo de Castilla a partir de 1768 bajo 
la dirección de Campomanes. Pertenece a la documentación de la 
Escribanía de Gobierno creada en el siglo XVIII para llevar los asun-
tos tramitados en las Salas de Gobierno y que, hasta entonces, eran 
gestionados por las Escribanías de Cámara del aparato burocráti-
co que alimentaba al aludido Consejo. Para resaltar la relevancia 
documental del Expediente distinguimos dos tipos de expedientes 
tramitados por la susodicha Escribanía: ordinarios y generales. Los 
ordinarios obedecían a la gestión y resolución de asuntos concre-
tos, normalmente incoados a instancia de una parte interesada, que 
llegaban al Consejo de Castilla para solicitar algo a la Corona. Los 
generales eran iniciados de oficio para recabar información de al-
gún tema sobre el que se quería actuar. La tramitación de ambos 
expedientes se hizo habitual durante la Ilustración pues la pretendi-
da corriente reformista de la sociedad requería recopilar abundante 
información. La instrucción del Expediente General de Cofradías al-
canzó gran complejidad y generó una ingente documentación sobre 
los pueblos de Castilla, integrada por multitud de expedientes y sub-
expedientes, que aportaban una excelente panorámica socioeconó-
mica -general y particular- de estas instituciones y, por ello, eran 
esenciales para abordar y cumplir el objetivo reformador, en este 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 1

91

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

caso su supresión. Para ello el gobierno debía sustentar con datos 
cualitativos y cuantitativos los motivos y razones que le impulsa-
ban a acometer tal medida. Entre los argumentos gubernamenta-
les más frecuentes y relevantes figuraban los de excederse en las 
cuotas impuestas a los vecinos, sustraerse a la jurisdicción real, no 
pagar tributos por los ingresos obtenidos y el carácter festivo y poco 
edificante de muchas de sus celebraciones. La recopilación de esta 
información comenzó solicitando a los obispados recabar los datos 
precisos y su envío posterior a Madrid. El resultado fue muy parco. 
Los datos eran muy pobres o inexistentes en ocasiones. Ante ello el 
Consejo de Castilla abandonó la vía eclesiástica para la recogida de 
información y se dirigió directamente a las autoridades civiles me-
diante una circular de septiembre de 1770, firmada por el Conde de 
Aranda y dirigida a intendentes y corregidores. En ella se demanda-
ba recoger información acerca del número de hermandades y cofra-
días existentes en su jurisdicción sin ofrecer siquiera una plantilla o 
encuesta tipo que facilitase y armonizase los datos obtenidos. De ahí 
que las respuestas sean tan variopintas y heterogéneas. Cada oficial 
o regidor encargado de contestar aportaba los rasgos y opiniones 
que consideraba más relevantes sobre este tipo de instituciones en 
su localidad. 

Munera pertenecía a la intendencia de Ciudad Real, regentada 
por Francisco Aguilar y Anchia, conde de Benagiar, en estas fechas. 
Recibió el 28 de septiembre de 1770 la circular del conde de Aranda 
que le encomendaba exigir a los justicias de los municipios de su 
jurisdicción una relación de cofradías y hermandades. A raíz de ello, 
el intendente escribe a los corregimientos de su competencia para 
que recopilasen la información pedida. En nuestro caso comunicó al 
Corregidor de Alcaraz que solicitase a sus villas, Munera entre ellas, 
notificación sobre el estado de sus cofradías y hermandades para 
con las respuestas hacer un informe que formaría parte del reitera-
do Expediente General de Cofradías del Consejo de Castilla. 

Tras la lectura y análisis de las respuestas sobre las cofra-
días, hermandades, ermitas y congregaciones contenidas en el in-
forme final elaborado y enviado por Aguilar se aprecia su oposición 
particular a estas organizaciones. Ante la solicitud de un “dictamen 
sobre la moderación subsistencia o abolición de tales cuerpos” el 
intendente responde que son la causa de la destrucción de muchas 



Pá
gi

na
 1

92

familias en cuya cabeza ha recaído un cargo de la cofradía. Para ar-
gumentar su postura empieza exponiendo los dos tipos de gastos a 
los que se enfrentan estas entidades:

[...] unos puramente reducidos a el culto y veneración de las 
imágenes a quien se dirigen las fiestas ya en las que se hacen 
dentro de la Iglesia ya en la asistencia a procesiones y ya en 
celebrar misas y aniversario por las almas del purgatorio

El segundo tipo de gasto será el más lesivo y perjudicial para 
la sociedad pues implica, como bien puede leerse, el mantenimiento 
de un prestigio social alejado de la finalidad última de la cofradía:

[...] y otros que, bajo ese pretexto de una pequeña función de las 
referidas, se reducen a colaciones, comilonas, refrescos y gastos 
excesivos que motivan la ruina de los priostes o mayordomos que 
en la vana creencia de que su honor pende en la mayor profusión, 
consumen sus caudales y quedan perdidos.

Existe dualidad en el gasto que responde a la duplicidad de 
ciertos ritos religiosos. Por un lado, los dedicados a los oficios, mi-
sas, procesiones y demás expresiones de fe. Por otro, los destinados 
a comilonas, refrescos o lo que él mismo, aludiendo a las respuestas, 
llama “soldadescas”. Ante este despropósito expone su opinión:

Y aunque esto por sí solo era suficiente a mi parecer para abolir 
semejantes congregaciones concurre a ello la poderosa razón 
de los perjuicios a que dan lugar por las inquietudes y demás 
que de ordinario se verifica y por las desgracias que acarrean 
las soldadescas a que se reducen muchas de estas funciones: en 
cuio concepto soy de sentir que todo lo que sea fiestas de iglesia, 
asistencia de las procesiones, misas y aniversarios por las almas 
del purgatorio debe subsistir sin atender a que los gastos se 
hagan de las fincas con que están dotadas las hermandades y 
cofradías, limosna que para ello se pida o suplemento  que de sus 
propios bienes hagan os mayordomos o cofrades, porque sobre 
que nunca puede aniquilarles, cede en honor y mayor culto de  
dios y sus santos.

Es decir, los primeros gastos, los destinados a la piedad y la 
devoción pueden subsistir y deben mantenerse, pero los otros ...

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 1

93

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

[...] lo demás de soldadescas, comidas, refrescos, colaciones 
y gastos superfluos, será a mi ver, muy del servicio de dios, y 
utilidad de los pueblos, prohibirle enteramente para que cesen los 
innumerables daños que ocasionan mandando que las dotaciones 
destinadas a este fin se inviertan en limosnas a pobres, misas, 
funciones de iglesia y demás

Este dictamen, firmado a 13 de julio de 1772, es enviado a la 
vez que el propio informe que realiza sobre el estado de las cofra-
días en Munera:

Estado que demuestra el número de cofradías, congregaciones, 
gremios y demás especies de gentes coaligadas, que hay en cada 
uno d ellos pueblos de esta provincia de la mancha, fiestas que 
anualmente celebran y gastos que ocasionan, con especificación 
de las que tienen aprobación real o eclesiástica y las que carecen 
de uno y otro que todo es en la forma siguiente: Partido de 
Alcaraz: Munera; Número de hermanos o cofrades: 5; Fiestas que 
anualmente se celebran: 18; Importe de ellas: 43370; Las que 
tienen el real consentimiento: 0; Id. del ordinamiento eclesiástico: 
1; las que ni uno ni otro: 4; Ciudad Real 13 de julio de 1772.

Debe entenderse aquí cofrade o hermano por cofradía y su 
número es de cinco. El informe es muy pobre, no indica los nombres 
de las cofradías ni ninguna característica ni devenir histórico de 
ellas. Tampoco habla del motivo de la celebración de los 18 días de 
fiestas referidos, una cifra que supera a las fiestas locales que tienen 
poblaciones cercanas como El Bonillo (14) o Alcaraz (13).

Ballesta Fernández (2023, 114-122) en su trabajo sobre las 
cofradías en el partido de Alcaraz hace, a partir de los diversos in-
formes del Expediente General de Cofradías, un análisis comparativo 
entre las diferentes poblaciones del partido y entre este y las demás 
provincias que enviaron sus respuestas al Consejo de Castilla. Con-
cluye afirmando que, atendiendo a la población residente, la implan-
tación de las cofradías en Munera y el entorno alcaraceño es menor 
que en el resto de las demarcaciones. Munera contaba en 1787 con 
1.995 habitantes y cinco cofradías, lo que ofrece un promedio de 
399 habitantes por cofradía, promedio ligeramente inferior al de El 
Bonillo -su población triplicaba a la munereña y contaba con 14 co-
fradías- y muy por debajo del de Alcaraz -cuadruplica los habitantes 



Pá
gi

na
 1

94

de Munera y tenía 11 cofradías-. En suma, a tenor de los datos ma-
nejados, más o menos población no implicaba per se mayor número 
absoluto o relativo de estas instituciones. 

2.2. Libro Copiador: Las respuestas (AHPAb)

El segundo grupo documental recoge las respuestas com-
pletas enviadas desde Munera con las que el intendente Aguilar 
elaboró el informe general para el Consejo de Castilla que hemos 
comentado anteriormente. Esta detallada documentación se ubica 
en el AHPAb, concretamente en la sección del Archivo Municipal de 
Munera (AMM) configurada por varios legajos y expedientes depo-
sitados por Enrique García Solana tras la posguerra. Varios de ellos, 
conocidos como legajos de borradores o de clero son, en realidad, 
Libros Copiadores de acuerdos, bandos, correspondencia, cuentas 
de recaudación, subastas, etc. Es decir, libros donde se recopilaban 
las transcripciones de los documentos que la corporación municipal 
iba a enviar a otra institución para dejar constancia de sus conte-
nidos. Funcionaban como libro de registro, pero con la importante 
salvedad de que se copiaba el documento entero.

Imagen 1. Iglesia de San Sebastián, Munera (Albacete)

Fuente: Instituto de Estudios Albacetenses. Foto de María Dolores Melero

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 1

95

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

Uno de estos Libros Copiadores sirvió de fuente a García Sola-
na (2002, 126) para redactar un pequeño apartado sobre las cofra-
días en su obra Munera por dentro. En él se enumeran únicamente 
tres cofradías documentadas. Son las de San Sebastián y el Santísi-
mo Cristo (1595), Virgen de la Caridad (1621) y Las Ánimas (1693). 
No menciona la de Nuestra Señora del Rosario y cita como herman-
dad la de la Vera Cruz. Además, consultando otra documentación 
alternativa se observa que en algunos casos los años de fundación 
son incorrectos, razón más que suficiente para analizar con mayor 
detalle los documentos del AHPAb.

En dichos libros, como ya se apuntó, aparece la reproducción 
del documento enviado al Consejo de Castilla en respuesta a la pe-
tición del Conde de Aranda al intendente de Ciudad Real -Aguilar y 
Anchia- que, a su vez, lo traslada al Corregidor del Alcaraz del que 
dependía Munera. Este fue quien realmente demandó la informa-
ción al consistorio munerense y, más tarde, dio cuentas de las res-
puestas al intendente para que las remitiera al aludido Consejo y 
cerrara el círculo informativo. Para contestar al requerimiento se 
reunió en pleno el Ayuntamiento de Munera el 23 de octubre de 
1770 redactando un documento que principiaba así: “en esta villa y 
su parroquia hay fundadas diferentes cofradías, patronatos y fábri-
cas que son distinción”. Seguidamente, se incluyen las distintas co-
fradías, hermandades y patronatos existentes detallando su forma 
de manutención, todo ello según enumeran y señalan los señores 
regidores. La orden del Conde de Aranda abundaba en que estas or-
ganizaciones eran lesivas y gravosas para los vecinos pues suponían 
una serie de gastos y sacrificios y, por ello, se detallaban los bienes 
raíces de cada una para intentar justificar la pervivencia de estas 
entidades colectivas, tan populares entre los vecinos.

2.2.1. Ermitas

Según las respuestas recogidas en el reiterado Libro Copiador 
del AHPAb, Munera tenía en 1770 cuatro ermitas:  Nuestra Seño-
ra de la Concepción, Nuestra Señora de la Fuente, San Bartolomé y 
Nuestra Señora de Santa Ana. La primera de ellas se ubicaba en el 
actual Parque Municipal de Munera, por entonces conocido como 
extramuros al estar fuera del perímetro urbano. Contaba, al pare-



Pá
gi

na
 1

96

cer, con una cofradía cuya creación fue aprobada por el Consejo de 
Gobernación del Obispado, pero que estaba inactiva - “no está co-
rriente”, se recoge- y, en consecuencia, no se explica la actividad de 
sus cofrades. Tampoco se especifica cuáles son sus bienes raíces o 
inmuebles, aunque queda claro que los hay pues se señala que “de 
sus arrendamientos se paga la función que se hace en dicha santa 
ermita de la Purísima Concepción que son 24 reales repartidos por 
3 partes cura, beneficiario y sacristán”.1 Dicha ermita acabaría in-
tegrada dentro del cementerio municipal levantado en su entorno 
años más tarde. En 1931 se clausuró el cementerio y la ermita que-
dó en desuso (AMM, 60 - Correspondencia), siendo probable que 
décadas después siguiera en pie a tenor del informe de 27 de marzo 
de 1940 del inspector de sanidad que acudió a comprobar el estado 
del cementerio ante las quejas de los vecinos. La imagen que descri-
be es francamente luctuosa:

[...] sobre el estado de abandono en el que se encuentra la 
necrópolis de la Concepción […] he girado una visita […] a la 
mencionada mansión encontrándome la puerta abierta sin 
cerradura ni pestillo alguno […] he podido cerciorarme del 
deplorable estado de bóvedas que dejan al descubierto una buena 
parte de féretros y alguna restos humanos y ropas podridas (AMM 
39 – Correspondencia).

Los pocos restos que quedaron tras el traslado de los restos 
en 1956 se derruyeron para la construcción del nuevo parque que 
adoptó el nombre de la advocación: Parque Municipal de la Concep-
ción (AMM, Caja 60).

La segunda Ermita mencionada es la de Nuestra Señora de 
la Fuente, igualmente en los extramuros de la localidad y con unos 
bienes raíces y un censo que permiten el mantenimiento del templo 
y sus funciones según consta en el documento consultado:

No está fundada ni por real privilegio ni por el diocesano y sus 
gastos se reducen a 24 reales también repartidos entre el cura, 

1  Se hacía en la ermita una misa anual, cada 8 de diciembre, pagando 24 reales a los ofi-
ciantes. Concluye el documento que “debido al poco gasto y tener caudal propio de los 
arrendamientos para pagar estos 24 reales se mantenga esta ermita como hasta ese mo-
mento” (AMM, 60 - Correspondencia).

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 1

97

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

el beneficiario y el sacristán, que se les paga por la misa con 
procesión que se hace anualmente por el día 21 de septiembre.

Se trata de la misa que inicia la fiesta grande de Munera: la 
Feria dedicada a su patrona, la Virgen de la Fuente, fiel reflejo de la 
ancestral devoción mostrada hacia ella por los munerenses y que 
se plasma en unos gastos ordinarios superiores a los destinados 
a cualquier otra advocación:  por eso tiene un gasto extra de 130 
reales, 96 por el sermón y el resto para pagar a los tres oficiantes. 
De la celebración del Voto Perpetuo (“voto de villa” le llama E. García 
Solana) que se le hace a la virgen también da cuenta el documento:

Dicha villa convocada en su ayuntamiento para su acuerdo hizo 
voto perpetuo a dicha santa imagen de hacerle una función con 
procesión, misa cantada y sermón anualmente por el mes de 
septiembre como se ha ejecutado desde dicho tiempo hasta el 
presente.

Según el cronista, la transcripción del “voto de villa” en el que 
se sustenta la celebración de la Feria actual procede de las últimas 
páginas del legajo de borradores de 1756 que había en el AHPAb y, 
por tanto, fue otorgada apenas catorce años antes de las respuestas 
que figuran en el Libro Copiador. No sabemos si esta aseveración es 
correcta o incorrecta porque tal escrito está hoy en paradero des-
conocido, lo que impide cualquier comprobación. Lo único que po-
demos hacer es reiterar siguiendo al citado cronista es que dicho 
voto obedece al agradecimiento de los vecinos munerenses a la Vir-
gen por el milagro que obró sobre una plaga de langosta habida por 
aquel entonces:

[...] así de la plaga de la langosta que estando para abocarse en 
esta jurisdicción […] habiéndola sacado la devoción con fe, en 
procesión el día 4 del presente a lo alto del cerro de su santa casa 
[…] haciendo frente a la ruta que traía este enemigo […] torció el 
camino enderezándose a Saliente (García, 2002, 47).

El comentario anterior debe guardar gran parte de verdad 
pues en el texto de las respuestas al Expediente General de Cofradías 
también se hace referencia a él:



Pá
gi

na
 1

98

[...] por ser patrona de esta villa y tener la devoción que corresponde 
en remuneración de los conocidos beneficios y milagros que esta villa 
ha recibido de tan santa madre y en especial en los años de la langosta 
que liberó a esta villa y su jurisdicción de dicha plaga libertándole.

Además, el hecho viene respaldado por la tradición oral a 
través de unas coplillas populares que, generación tras generación, 
cuentan los milagros de la Virgen de la Fuente:

En la villa de Munera por ser un pueblo decente tenemos por 
defensora a la Virgen de la Fuente […]

[…] Eres una emperatriz que de los cielos bajaste para formar un 
milagro que con la langosta obraste.

Las respuestas dadas por los regidores consistoriales conclu-
yen que la enorme devoción despertada por la Virgen de la Fuente 
como patrona y que los gastos extraordinarios derivados del susodi-
cho voto sean sufragados con bienes raíces, son razones más que po-
derosas para seguir manteniendo la celebración sin modificaciones.

La tercera de las ermitas mencionadas es la del Glorioso San 
Bartolomé, patrón de Munera, junto a la Virgen de la Fuente. Los 
gastos del culto -procesión y misa cantada cada 24 de agosto- y su 
administración ascendían a 24 reales. Eran abonados con cargo a 
sus bienes raíces, sin especificar cuáles son ni a cuánto asciende su 
valor. Por todo ello, el documento redactado recomienda continuar 
con dicho culto. García Solana (2002, 126) la ubica en extramuros, 
“a media legua” del núcleo urbano, en el entorno de El Santo. O sea, 
en la vega homónima a la ermita. Además, menciona la existencia de 
varios pergaminos del siglo XVIII en el archivo diocesano que reco-
gen las indulgencias otorgadas a los fieles que visiten dicha ermita. 

La cuarta ermita citada es definida como un patronato de 
sangre. O sea, una fundación privada que, en este caso, pertenecía a 
la familia Ramos Riopar. A través del patronato se creó una ermita 
intramuros, dentro del casco urbano, tutelada por Nuestra Señora 
de Santa Ana. Estaba dotada con diversos bienes raíces como una 
casa y un censo (el patrón era el hijo de María Ramos) que permi-
tían satisfacer los gastos derivados de la procesión, misa y función 
realizada cada 26 de julio. Al día siguiente se cantaba una segunda 
misa, precedida de vísperas fúnebres y responsos por el ánima del 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 1

99

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

fundador del patronato. La condición de ser una ermita particular 
sustentada por sus propios bienes raíces fue razón suficiente para 
que los regidores munerenses contemplasen en las respuestas que 
se debía mantener la celebración como hasta la fecha. Estos patro-
natos se creaban por manda testamentaria, procedimiento que por 
lo general implicaba que alguien con posibles arrendaba algunos 
de sus bienes y destinaba los ingresos recaudados para financiar 
la creación de ermitas, celebración de misas por su alma, pequeños 
hospitales e incluso limosnas o donativos periódicos. La ermita es-
taba situada en la actual calle de Santa Ana, su fundación data de 
1647 y poseía un valioso relieve de la santa del siglo XVI, hoy locali-
zable en la Iglesia de San Sebastián (García, 2002).

Esta misma fuente documental también hace referencia a la 
Iglesia de Munera y su patrón San Sebastián (Imagen 1). Sobre el cul-
to desarrollado afirma que tiene “sobrada renta y así en diferentes 
bienes raíces” y con ellos se sufraga la función eclesial con procesión 
de la imagen, misa solemne y sermón cada 20 de enero. La solvencia 
del mayor templo del pueblo es también la razón argumentada para 
que en las respuestas se aconseje continuar con el culto sin cambios.

2.2.2. Cofradías

Las cofradías son el objetivo principal de la instrucción del 
Expediente incoado por el Consejo de Castilla. El Ayuntamiento de 
Munera plasma en sus respuestas la existencia de cinco cofradías 
en la localidad: Glorioso San Sebastián del Santísimo Sacramento, 
Nuestra Señora del Rosario, Nuestra Señora de la Vera Cruz, Nuestra 
Señora de la Caridad y las Benditas Ánimas del Purgatorio.

La primera de ellas fue fundada el 10 de enero de 1595, fecha 
de la aprobación de sus ordenanzas por el Consejo de Gobernación del 
Arzobispado de Toledo del que dependía Munera. Según ellas, la co-
fradía carece de bienes ni rentas. Subsiste únicamente de las limosnas 
recogidas por los cuatro mayordomos nombrados anualmente. Con 
ellas se abonan 240 reales -a distribuir entre el cura, el beneficiario y 
el sacristán que ofician en la Iglesia una misa cada jueves-, además de 
otros 60 para adquirir la pólvora que se consume “en los dos rebancos 
a ambos cabildos en las vísperas del día del Corpus y domingo santísi-
mo”. A dichas cantidades hay que añadir otros 100 reales en manteni-



Pá
gi

na
 2

00

miento del culto a San Sebastián y la compra de cera para blandones y 
velas. A tenor de la información conocida sabemos que es la cofradía 
más antigua de Munera, que recaudaba muchísimo dinero a través de 
las limosnas y que “tenía preferencia a todas (las advocaciones) por 
tan alto ministerio y ser el primer objeto y veneración que siempre 
se ha observado en esta villa por nuestros católicos monarcas”. Al no 
tener rentas ni bienes raíces para afrontar tanto gasto, las respuestas 
aluden a su antigüedad como argumento justificativo para mantener 
el culto sin novedad pues tanto “los mayordomos como cofrades de-
sean servir dicha santa cofradía con apego y vigilancia.”

La cofradía de Nuestra Señora del Rosario también fue apro-
bada por el arzobispado toledano, pero se desconoce la fecha. Por las 
respuestas sabemos que la imagen de esta virgen se hallaba, dentro 
de la Iglesia, “en su altar, en el colateral de la epístola”, es decir, en el 
lado derecho. Era propietaria de dos piezas de tierra y dos censos cu-
yas rentas por arrendamiento o de otro tipo se utilizaban para sufra-
gar el gasto de 24 reales pagado al cura, beneficiario y sacristán por 
realizar doce misas al año, una por mes, y por una función especial el 
día 7 de octubre, festividad de Nuestra Señora la Virgen del Rosario. 
Las respuestas relacionadas con esta cofradía concluyen solicitando 
el mantenimiento de su culto atendiendo a la importancia que tiene 
la cofradía en la vida cotidiana munereña a escala litúrgico-religiosa 
“por rezarse todas las noches en su altar el santo rosario”. 

La cofradía de la Vera Cruz tiene rasgos muy parecidos a la an-
terior. Fue aprobada por el arzobispado sin especificarse la fecha, ca-
recía de bienes o rentas propias y se sufragaba esencialmente con las 
cuotas anuales que los cofrades satisfacían al mayordomo de turno 
(1 real per cápita). Según las respuestas, la cuota había aumentado. 
Anteriormente se pagaba ½ de real, pero por necesidades de la co-
fradía los congregantes decidieron doblarla. El montante de dinero 
ingresado ascendía 339 reales, cifra que da una idea aproximada del 
número de cofrades y del presupuesto disponible para cubrir el coste 
de sus celebraciones: misas, procesiones, mantenimiento de los pasos 
y sermones en Semana Santa (se hace referencia concreta a las misas 
del Domingo de Lázaro y del segundo día de Pascua) 2; una misa el 3 

2  El domingo de Lázaro es el quinto domingo de Cuaresma. Su liturgia alude a la misericor-
dia, la transformación y la fe, siendo representada por hechos evangélicos como la resurrec-

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

01

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

de mayo, día de la Santa Cruz; y una misa cantada cada viernes del 
año, siendo, además, responsable de los entierros y funerales de los 
cofrades. El cargo directo de los gastos a los cofrades era un tema muy 
delicado para garantizar su futuro al ser justamente lo que se pre-
tendía evitar con la instrucción del Expediente General de Cofradías. 
Conscientes de que la entidad estará en el punto de mira del Consejo 
de Castilla, el pleno consistorial propone en las respuestas una refor-
ma: rebajar de nuevo la cuota de los cofrades a ½ de real, añadiendo 
que, aunque reducida, debe seguir manteniéndose porque la cofradía 
de la Veracruz se encarga en exclusiva de las actividades de culto vin-
culadas a los misterios de Semana Santa (García, 2002, 130).

Imagen 2. Libro de la Cofradía de la Caridad

Fuente: AHN. Clero, Secular-Regular (L. 180). 
Foto de E. Rosillo Clement.

ción de Lázaro. También se conoce como “Domingo de Pasión” por marcar el comienzo de las 
dos semanas de la “Pasión del Señor”. A dicho período siguen otras dos en las que se celebra 
la Pascua de Resurrección y el domingo “in albis” o fiesta de Cuasimodo (de la expresión lati-
na que abre la misa del día: Quasi modo géniti infantes, es decir “Como niños recién nacidos”) 
relativo a los bautizados en Pascua y, en ciertos lugares, a la visita a enfermos y postrados 
dándoles la comunión. La religiosidad popular en los pueblos albaceteños, como en buena 
parte de España, asociaba, a modo de regla nemotécnica, estas semanas litúrgicas con el que-
hacer cotidiano. Así, el trascurrir del tiempo y la espera que implica es identificada por un 
chascarrillo popular que, probablemente, surgió como recordatorio de la norma cristiana de 
ayunar y no comer carne en cuaresma y su supresión tras la resurrección pascual. Aparece 
recogido desde el siglo XVI en diversos textos literarios y refraneros y una de las versiones 
dice: “el domingo de Lázaro maté un pájaro; el de Ramos lo pelamos; el de Pascua lo eché al 
ascua; y el de Cuasimodo nos lo comimos todo”. Vid. Mal, 1568 y Correa, 1627.



Pá
gi

na
 2

02

Hemos dejado para el final las cofradías de Nuestra Señora 
de la Caridad y de las Benditas Ánimas porque la información de las 
respuestas sobre Munera del Expediente General de Cofradías puede 
completarse con la extraída de dos libros encuadernados en pergami-
no localizados en la sección del clero del Archivo Histórico Nacional 
(AHN), uno de cada cofradía.3 En relación con Nuestra Señora de la 
Caridad, las respuestas del Libro Copiador del AHPAb  recogen que 
fue aprobada por el Arzobispado de Toledo el 26 de marzo de 1621, 
que la imagen de su virgen estaba “colocada en el colateral del evan-
gelio en su altar”, es decir, en el lado izquierdo. Poseía distintos bienes 
raíces, un censo y una porción de ganado cabrío, administrados por 
el mayordomo y con sus rentas sufragaba los gastos de 36 reales, a 
repartir entre cura, beneficiario y sacristán por sus oficios durante la 
misa cantada del día 8 de septiembre. A ello se suman 75 reales para 
el párroco por preparar y realizar el sermón ese día. Concluye el docu-
mento que las rentas hacían autosuficiente a la cofradía y no resultaba 
lesiva para sus cofrades, debiendo mantenerse el culto. Atendiendo 
a su libro, depositado en el AHN (Imagen 2), hemos averiguado que 
también era denominada como Cofradía de los Pastores de la Virgen 
de la Caridad. En él hay un cúmulo de asientos y traslados ligados a 
los documentos generados para tramitar sus ordenanzas, gestión de 
gobierno, relaciones de cofrades, visitas y otros asuntos. En el prime-
ro de los documentos que incluye el arzobispo toledano Fernando de 
Austria, infante de España e hijo de Felipe III, propone la aprobación 
de sus ordenanzas. Está fechado en 1621, año coincidente con el de 
la aprobación canónica extraído del AHPAb por García Solana (2012, 
16). Sin embargo, su fundación real y aprobación canónica fue ante-
rior ya que, examinando con detalle el documento, comprobamos que 
recoge como antecedente la aprobación de unas ordenanzas en 1601 
por el anterior arzobispo:

Don Bernardo de Rojas y Sandoval por la divina miseración 
cardenal de la santa iglesia de Roma Arzobispo de Toledo primado 
de las Españas chanciller mayor de Castilla del Consejo de Estado 
del rey nuestro señor de por cuanto por parte de vos los confrades 

3  Es de suponer que estos dos libros y el de La capellanía de María Sánchez Torrejón llega-
ron a Madrid durante los procesos desamortizadores del siglo XIX.

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

03

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

y confradía de Nuestra Señora de la Charidad de la villa de Munera 
fueron presentadas ante nos en nuestro consejo ciertos capítulos 
y ordenanzas por vosotros fechas para el bien y utilidad d ella 
dicha confradía buen orden y concierto de ella que su tenor de las 
cuales de la petición y poder que con ellas se presentó es como se 
sigue: que es fecha en la villa de Munera a veinte y ocho días del 
mes de enero de mil y seiscientos y un años. Testigos: Pedro López 
Torrejón y Bernardo Hernández y Bartolomé Velázquez vecinos de 
esta villa y los otorgantes que yo el escribano doy fe que conozco 
no supieron firmar.

De hecho, el propio arzobispo Fernando lo adelanta en su en-
cabezado:

Por cuanto por parte de vos, los mayordomos oficiales y confrades 
de la confradía de Nuestra Señora de la Caridad que se celebra en 
la iglesia parroquial de la villa de Munera, nos fue fecha relación 
que la dicha confradía tenía ordenanzas confirmadas por la buena 
memoria del ilustrísimo cardenal de Sandoval arzobispo.

También recoge este documento inicial que la petición de las 
ordenanzas fue realizada por la propia cofradía con el propósito de 
trasladar su fiesta del 5 de agosto, fecha de la Virgen de las Nieves se-
gún reza el santoral, al día (sin concretar) de la Virgen en septiembre 
por ser este un

[...] día muy solemne en la dicha villa y desocupado para los serranos 
de la dicha confradía para acudir ... a la celebración de la dicha 
fiesta. Atento a lo cual nos pedisteis y suplicasteis mandásemos 
transferirla en la forma susodicha y ansimismo que os mandásemos 
dar de nuevo las dichas ordenanzas

Continúa el documento con la transcripción completa de las 
ordenanzas. De ellas puede extraerse información interesante sobre 
su funcionamiento y algunos aspectos de la vida local de Munera en el 
siglo XVII que aluden a diversos temas como la devoción, beneficen-
cia, muerte …:

En el nombre de la Santísima trinidad padre hijo y espíritu santo 
tres personas y un solo dios verdadero gloria y alabanza suya y 
color de la sacratísima Virgen María madre de dios y abogada de los 
pecadores debajo de cuyo patrocinio y amparo nos congregamos 



Pá
gi

na
 2

04

y ordenamos esta confradía y hermandad. Nos la congregación de 
los pastores de la villa de Munera de Nuestra Señora de la Charidad 
y para utilidad y provecho de nuestras conciencias, buena orden y 
concierto de esta confradía instituimos y ordenamos las ordenanzas 
siguientes

Los primeros puntos de las “Ordenanzas de la Confradía de 
Nuestra Señora de la Charidad de la Villa de Munera” están referidos a 
su fiesta grande, siendo el motivo principal por el que se inicia el 
trámite de traslado de la celebración de la Virgen del 5 de agosto al 
mes de septiembre:

Primeramente, ordenamos que en cada un año en la iglesia de 
señor San Sebastián parroquia de esta villa de Munera se haga la 
fiesta de Nuestra Señora de la Charidad el día de Nuestra Señora 
de las Nieves que es a cinco días de agosto vísperas el día de antes 
y procesión y misa el día de la fiesta y el día de después se diga 
una misa de requiem por los confrades difuntos todo cantado con 
solemnidad y se de lo que se acostumbra a dar.

Posteriormente, se dedican varios puntos a los oficiales y car-
gos principales de la cofradía: un juez, dos mayordomos y un alférez. 
El sistema de elección y nombramiento sería ante notario (escribano) 
y ejecutor:

Ítem que el día antes que se celebre esta fiesta de nuestra señora 
después de vísperas se junten los oficiales que al presente fueren 
y nombre oficiales para el año venidero conviene a saber un 
juez, dos mayordomos y alférez y escribano y executor y para 
esto que se junten con otros dos acompañados para saber la 
dicha elección y que no puedan ser reelegidos para otro años los 
mismos oficiales viejos ni alguno de ellos sino que cada año se 
nombren nuevos oficiales para el servicio de dios nuestro señor 
y aumento de la confradía.

Las ordenanzas obligan a su estricto cumplimiento por oficia-
les y cofrades. Exige que los cargos salientes entreguen a los mayor-
domos sucesores los bienes o beneficios de la cofradía de los que fue-
ron gestores, y si no contaban con ellos debían dar algo en prenda que 
sería subastado públicamente. Esta reglamentación interna denota 
un férreo control de dirigentes y bienes que incluye un estricto siste-
ma punitivo aplicable en caso de incumplimiento de las competencias 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

05

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

individuales propias de cada cargo. Hacerlo significaba la obligación 
imperativa de abonar una multa que sería invertida en libras de cera 
para cirios que serían consumidos en sucesivas liturgias a lo largo del 
año. También aluden a la función benéfica y asistencial de la cofradía 
como expresión de su espíritu colectivo de hermandad y sociedad. 
Dichas funciones serán llevadas a cabo según lo regulado en las orde-
nanzas. Se trata, en verdad, de un ejercicio societario creativo en pos 
de una concienciación familiar expresada por una fe común. Dicha si-
tuación, cuando más se visualiza y mejor se expresa es, incluso hoy, en 
los momentos de duelo:

Ítem ordenamos que cuando algún confrade falleciere que todos 
los confrades sean obligados a acompañar su cuerpo cuando se 
llevare a enterrar y se lleven dos hachas y se diga una misa de 
requiem y el confrade que a los susodichos faltare pague de pena 
medio real para la confradía. Ítem ordenamos que cuando algún 
hijo de confrade falleciere o sus mujeres o cualesquiera otras 
personas que el confrade tuviere en su casa por deudo o amistad 
seamos obligados a acompañarle y llevar la cera de la dicha 
confradía y no otra cosa. Ytem ordenamos que si algun confrade 
viniere en necesidad y pobreza puedan los mayordomos ayudarle 
con alguna limosna a cuenta del cabildo contándoles la necesidad 
que tuviere con acuerdo del juez si para su sustento de la tal 
persona y mortaja para enterrarle.

A continuación, las ordenanzas incluyen una serie de puntos y 
premisas reguladoras de los aspectos de gobierno de la cofradía, caso 
del deber de reunirse en “Junta” como órgano superior, mantener 
en secreto las decisiones tomadas en ella o aceptar como cofrade a 
cualquier persona sin distingos de género (hombre o mujer) u oficio. 
Finalmente, el arzobispo y su consejo aprueban y confirman las or-
denanzas añadiendo una cláusula que acepta la petición de cambiar 
la fiesta local de la Virgen de la Caridad del 5 de agosto a septiembre:

Y ansí presentadas las dichas ordenanzas y vistas por los del dicho 
nuestro consejo fue acordado que debíamos mandar dar esta nuestra 
carta por la cual ratificamos y aprobamos las dichas ordenanzas y 
mandamos las guardéis y cumpláis con todo y por todo según y 
como en ellas se contiene y sin exceder de su tenor en manera alguna 
y tenemos por bien de transferir e por la presente transferimos la 
celebración de la fiesta que habíades en el día de Nuestra Seeñora 



Pá
gi

na
 2

06

de las Nieves al día de nuestra señora de septiembre de cada un año 
para que se celebre con mas ornato y festividad según y como más 
convenga al servicio de Dios nuestro señor.

Se entiende que la nueva festividad es el 8 de septiembre, día 
de la Natividad de la Virgen, siendo típico en Munera trasladar en pro-
cesión a la Virgen de la Fuente desde su ermita a la Iglesia de San Se-
bastián. Resulta extraño que la orden arzobispal permitiera trasladar 
la celebración de una festividad particular de una cofradía como la 
de la Virgen de la Caridad, al mismo día de la Natividad de la Patrona 
local. Ante ello cabe plantear posibles hipótesis explicativas. Primera, 
no hay constancia cierta de como celebra la Hermandad de la Virgen 
de la Fuente su fiesta el 8 de septiembre, pero sí la hay sobre la practi-
cada por la cofradía de la Virgen de la Caridad, lo que podría interpre-
tarse como que el inicio de la festividad septembrina referida corres-
pondió a la cofradía y, posteriormente, fue cambiando su orientación 
en honor a la Virgen de la Fuente. Una segunda hipótesis apunta a 
la convivencia temporal de ambas festividades tras las ordenanzas, 
fusionándose finalmente en una liturgia única en torno a la Virgen 
de la Fuente. La tercera conjetura contempla la posibilidad de que la 
orden de aceptación del cambio al 8 de septiembre fuese revocada, si 
bien es cierto que carecemos y desconocemos de prueba documental 
alguna que lo confirme mínimamente. Hay una cuarta hipótesis que 
desvelaremos más adelante, al concluir el análisis de este documento.

El libro de la cofradía en cuestión registra un periodo de inac-
tividad que impide describir los posibles avatares por los que trans-
curre su actividad el resto del siglo XVII. El siguiente asiento anotado 
ya es de 1705 y consiste en una relación de cofrades. Aparecen, por 
orden alfabético, 140: 19 mujeres y 121 hombres de distintos esta-
mentos sociales. Se aprecia en la inscripción, cinco hombres llevan 
el distintivo “Don” y tres el de “licenciados”. El listado no recoge más 
datos, salvo, muy puntualmente, las profesiones de carretero, ciruja-
no o monja.  Un asiento de 1738 recoge un nuevo listado de cofrades 
que revela un panorama muy diferente. Los miembros de la cofradía 
se han reducido a 58, apenas un tercio de la anterior relación.

Seguidamente pasa a registrarse la información recopilada por 
los visitadores del arzobispado en 1706-1793 para controlar el estado 
de cuentas y bienes de la cofradía. Sus actas son, a veces, sumamente 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

07

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

útiles pues permiten a conocer las aportaciones de los cofrades, bie-
nes de la cofradía e ingresos que su arrendamiento reportaba. Pero 
no todo eran ingresos, había también anotados gastos como los 391 
dineros y medio invertidos “en hacer el manto a nuestra señora” cuya 
procedencia fue la venta de catorce fanegas y media de trigo. La ves-
timenta y ornato de la Virgen, las ceremonias ofrecidas y los trabajos 
de mantenimiento de los templos con los que colaboraba la cofradía 
se llevaban buena parte del montante de los ingresos. Mantos de raso, 
ribetes, sedas, encajes, adornos para la toca, mitones, vasos de vidrio, 
manteles… eran algunos de los aderezos y objetos utilizados. Tanto 
ornamento no fue suficiente para conservar la antigua imagen. Así, 
el Acta de visita de 1791 aludía a que se está procediendo a comprar 
una nueva y que la cofradía debía pagar 108 reales a la Iglesia por los 
derechos cedidos para que pudiera celebrar sus fiestas. Sin embargo, 
el mayordomo de turno decidió no pagarlos en ese año y no celebrar 
los oficios y funciones correspondientes. Con ese dinero se adquiriría 
la nueva imagen de la Virgen. Como razón del impago se expone:

[...] este mayordomo no ha mandado hacer las funciones de Nuestra 
Señora de la Caridad, porque yo como cura propio he dispuesto 
suspenderlas en atención a que se está haciendo una imagen nueva 
para cuyo coste y pago he aplicado los derechos de dichas funciones. 
Y porque habiendo advertido que los derechos que se pagan 
anualmente por esta función son excesivos, como que ascienden a 
ciento ocho reales de vellón siendo así que los acostumbrados en 
otras semejantes de misa y procesión son veinticuatro reales […] ello 
es que antiguamente se pagaban los 108 reales de vellón por misas 
cantadas, procesiones antes y después, completas, festividades etc, 
como todo palpablemente puede verse en las cuentas tomadas 
desde el principio de este siglo hasta 1760 y siendo así que ahora no 
se celebra más que la fiesta principal […] no es regular que el caudal 
de nuestra señora sufra estos gastos indebidos, y por esta razón 
mandé suspender las funciones hasta hacerlo presente en visita

Desde 1760 las funciones y actos de la cofradía (misas canta-
das, procesiones, festividades …)  por las que se abonaban unos de-
rechos de 108 reales, se redujeron a celebrar solo la fiesta principal. 
El Mayordomo veía injusto seguir abonando semejante cifra cuando 
el derecho habitual de misa y procesión eran 20 reales. ¿Cuál sería la 
razón de que la festividad se limitara a un único día con el paso de los 



Pá
gi

na
 2

08

años? Pese a todo, dos años después la nueva imagen, realizada en 
algún taller de escultura de Cuenca, ya estaba en Munera:

[...] 1050 mrs que ha tenido la imagen que se ha fabricado nueva 
y conducción desde la ciudad de Cuenca que se halla colocada en 
su altar = 900 de costo que ha tenido la compostura del retablo, el 
dorarlo, gaspearlo y fabricar nicho nuevo con la mesa de altar.

Otro dato curioso, uno de los últimos que aparecen en el libro 
de la cofradía, es el acta de visita de 1789 que hace constar una deuda 
de la Emita de Nuestra Señora de la Fuente a la Cofradía de la Virgen 
de la Caridad y da a entender que, si no es necesario el culto a la ima-
gen de la Virgen de la Caridad, se invierta el equivalente a dicho pago 
pendiente por ello en otros asuntos de más utilidad:

[...] continuando su merced la visita de este libro mandó que el 
administrador de este caudal con intervención del señor cura de 
esta parroquial y del mayordomo de nuestra señora de la fuente 
haga se liquide el débito que este santuario ultimo hace a favor 
de nuestra señora de la caridad y hecha la liquidación se ejecute 
el pago mediante tener sobrantes a su favor la ermita de nuestra 
señora de la fuente. Y en caso de verificarse con el demás alcance 
que no sea necesario ara el culto de la santa imagen, se invierta en 
alguna posesión útil y fructífera.

No sabemos a ciencia cierta a qué puede corresponder dicha 
deuda. Aquí es donde toma forma la cuarta hipótesis a la que nos re-
feríamos con anterioridad al comentar el traslado de la festividad de 
la Virgen de la Caridad a septiembre: ¿sería posible que la Ermita de 
la Virgen de la Fuente pagase a la cofradía por celebrar la festividad 
de la Virgen de la Fuente sin compartir dichos oficios con la Virgen de 
la Caridad tal y como se dispone en sus ordenanzas? Desconocemos 
también el lugar exacto de la capilla de la Virgen de la Caridad, si en la 
Iglesia o en la Ermita. Si fuera en esta última, la deuda podría corres-
ponder al pago por alguna intervención en el templo con costas a car-
go de la cofradía. Así finaliza el Libro de la Cofradía de la Virgen de la 
Caridad donde hemos cuantificado en 46 las actas de visita realizadas 
durante 87 años y donde queda constancia en otros muchos asientos 
de los nombramientos de los principales oficiales de la cofradía: ma-
yordomos, juez, escribano y ejecutor.

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

09

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

La quinta y última de las cofradías que figura en las respues-
tas del Libro Copiador es la de las Benditas Ánimas del Purgatorio, 
aprobada en 1693 por el arzobispado según reza documentalmente 
(Imagen 3). Sin embargo, tal fecha queda en entredicho con el libro de 
la cofradía del AHN. En el título de su portada, “Libro de Ánimas Año 
1677”, revela que ya estaba en funcionamiento dieciséis años antes de 
la fecha de la aprobación arzobispal, si bien esta fecha es también erró-
nea, probablemente por un fallo cometido en la encuadernación pues-
to que en el interior hay referencias y documentos de hasta 1667. No 
podemos afirmar que ese sea el año de su fundación, pero sí al menos 
afirmar que ya existía. En esta primera época la cofradía no se llamaba 
de las ánimas, sino que se utilizaban diversos nombres al referirse a 
ella: “esta santa hermandad”, “los hermanos de la tercera orden de la 
parroquia de dicha villa” o “Hermanos de la tercera orden de nuestro 
padre san francisco”. Es en las cuentas que revisa el visitador en 1689 
donde aparece por primera vez el nombre de “benditas ánimas”, pero 
curiosamente no en el acta de nombramiento de oficiales de ese año 
sino una página antes: “habiendo visto las cuentas que se han tomado 
al mayordomo de las benditas ánimas del purgatorio”.

Imagen 3. Libro de la Cofradía  
de las Benditas Ánimas del Purgatorio 

 
Fuente: AHN. Clero, Secular-Regular (L. 181).  
Foto de E. Rosillo Clement.



Pá
gi

na
 2

10

Volviendo a las respuestas del Libro Copiador de Munera 
depositado en el AHPAb, esta cofradía contaba con muchos bienes 
raíces -de casas, huertas, majuelos y tierras- procedentes de diver-
sos legados y mandas testamentarias. A ello se suman las limosnas 
recaudadas por su mayordomo mediante rifas y el cepo o cepillo de 
la Iglesia. Con estos recursos se pagaba al capellán nombrado anual-
mente para oficiar la misa de alba4 del domingo de cuasimodo y se 
sufragaban los 324 reales abonados al cura, beneficiario y sacristán 
por sus tareas habituales de misa y sermón en san Francisco (4 de 
octubre) y día de las Ánimas (2 de noviembre). A ello hay que añadir 
los 80 reales de cera consumidos en estos eventos.

Con todo, lo más destacado de la cofradía que nos ocupa es 
que el día de Navidad organizaba una soldadesca compuesta por 
dos tambores, capitán, alférez y sargento con otras escuadras que 
los acompañaban para dar limosna. García Solana, en su breve men-
ción a las cofradías, describe la soldadesca, muy subjetivamente a 
nuestro juicio, como un acto en recuerdo y representación de la re-
conquista, algo inverosímil. También dice que se celebraba dos ve-
ces al año cuando el documento es contundente al respecto al reco-
ger que se celebra una única vez, “por la pascua del nacimiento del 
hijo de dios se celebra una soldadesca”. Se añade también que, por la 
tarde, la soldadesca sacaba en procesión a san Francisco y en la logia 
ubicada en los bajos del ayuntamiento se dedicaban a dar limosna 
a quien se acercase por este orden: el capitán aportaba 60 reales, 
el alférez 40, el sargento 30, los tambores 20 cada uno y los de la 
escuadra a voluntad. Después del acto, el capitán, alférez y sargento 
tenían la obligación de invitar a bollos de alajú5 y “colación menuda” 
a todo el regimiento de vecinos en sus casas. Es decir, a un banque-
te de comida y bebida que conllevaba un gasto extra de 50 pesos. 
Las limosnas y refrigerios de la invitación comportaban para los ofi-
ciales de la soldadesca una importante carga económica con la que, 
seguramente, respondían a una penitencia o expiación de pecados 

4  No sabemos con plena certeza si se alude a la misa del alba celebrada el domingo de 
Cuasimodo (lo más probable) o a la misa primera que en muchos pueblos de la provincia 
se hacia casi a diario muy temprano, rondando el amanecer. 
5  El alajú, un postre a base de miel y frutos secos hoy muy típico de Cuenca, probablemente 
también lo era en el siglo XVII y XVIII en toda la Mancha, incluida Munera, y otras tierras 
albaceteñas como herencia de la gastronomía árabe.

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

11

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

por los miembros de la cofradía. En suma, más allá del ambiente fes-
tivo que se generaba, la soldadesca también implicaba un sacrificio 
para redimir a los cofrades de sus faltas. Al parecer, los vecinos de 
Munera mostraban gran devoción y seguimiento a esta cofradía. Los 
regidores que elaboraron las respuestas eran conscientes de que el 
gasto de la soldadesca recaía en pocos vecinos y su celebración po-
día despertar el rechazo del Consejo de Castilla, máxime cuando el 
festejo carecía de elemento religioso alguno. Ante ello proponen re-
ducir a la mitad las limosnas de los participantes y que los oficiales 
no estén obligados a convidar a los vecinos que se acerquen a sus 
casas, sino tan solo a los de su escuadra o acompañantes de la solda-
desca debidamente vestidos en consonancia al evento. La verdad es 
que debía ser todo un espectáculo ver cada 25 de diciembre a gran 
parte del pueblo vestido o disfrazado con atuendos de soldado, si-
mulando un desfile militar y celebrando la Navidad todos juntos en 
las casas de los vecinos degustando los postres tradicionales.

El libro de esta cofradía del AHN registra, entre otros docu-
mentos, listas de cofrades, actas de reuniones y de visitas del con-
trolador eclesiástico. El acta de visita de 1714 se incluye un decreto 
de nombramiento de capellán. La cofradía podía solicitar al cura 
párroco del lugar que oficie sus misas y oficios, pero también nom-
brar un capellán propio. Hasta dicho año parece que la Cofradía no 
disponía de un capellán estipendiario o propio. En cualquier caso, lo 
relevante de este decreto es que describe muy bien la composición, 
dedicación y principales recursos y rentas de la cofradía. A falta de 
ordenanzas, constituye una magnífica información sobre su culto, 
limosnas y festividades:

[...] siendo la principal causa de la fundación de esta congregación el 
que se diga en esta parroquial todos los días de fiesta misa de once 
y los días de trabajo misa de alba y dar de limosna por cada misa 
tres reales de vellón, y siendo como es la renta de esta congregación 
en cada un año, dos mil y quinientos reales de vellón, los cuales se 
componen en esta forma, de el mesón de esta villa, y de dos casas 
de morada que hay en ella y de diferentes tierras que tiene propias 
suyas esta congregación, quinientos reales de vellón de renta de ellas 
y lo demás de limosnas que recoge al año dicho hermano mayor. 
Y la distribución es en la forma siguiente: de cera para el altar de 
nuestro padre San Francisco y aceites para su lampara y festividad 



Pá
gi

na
 2

12

que se le hace al referido santo en la pascua de navidad y en la 
octava de los finados y honras a las benditas animas importan estos 
gastos 240 reales de vellón cada un año. Y así mismo todos los lunes 
del año se dice misa cantada por las benditas animas que se pagan a 
seis de cada una y la restante cantidad se distribuye todos los años 
por dicho hermano mayor y consiliarios en misas rezadas a dos 
reales de limosna cada una. Y siendo una de dichas constituciones 
dirigida a que esta congregación tenga siempre capellán que celebre 
dichas misas de alba y de once cuyo nombramiento según dicha 
constitución diez y seis, se ha nombrado desde dicha fundación 
hasta hoy todos los años a cualquier sacerdote de esta villa

El conjunto de posesiones y propiedades de la cofradía viene 
descrito más detalladamente en las páginas posteriores, concreta-
mente en un inventario de 1699 que incluye las casas y hazas (trozos 
de tierra cultivable) con los que contaba para su subsistencia. Dicha 
información, con ser interesante para estudiar la cofradía, también 
lo es por los abundantes datos geográficos que aporta y su utilidad a 
la hora de localizar tales bienes. Por otro lado, el seguimiento crono-
lógico de las visitas realizadas anualmente y registradas en el libro 
permite destacar hitos significativos en cuanto a la gestión de sus 
recursos. San Francisco era la imagen que mayor devoción suscita-
ba entre cofrades y vecinos, hecho que ya se intuye en el decreto de 
nombramiento de capellán, y al que se dedica un mural y un retablo:

[...] 76 reales por un frontal de Manuel Hernández, pintor, que 
hizo para el altar de las benditas animas [...] por cuanto la 
hermandad parece tiene determinado que con los maravedíes 
de alcances y efectos que resultan de las cuentas […] se haga un 
retablo que costaría 1100 reales de vellón (1701). Especifica en 
un asiento anterior que el escultor es de Madrid y en otro de 1702 
indica que “por carta de pago de Alonso de la Fuente (con lo que 
probablemente este fuese el escultor).

La bandera o pendón que el alférez debía llevar en las proce-
siones también es un aspecto reseñable del documento. Aparece en 
más de una ocasión, sobresaliendo la correspondiente al registro de 
gastos de 1712:

[...] trescientos treinta reales de vellón con intervención de los 
diputados de esta congregación pagaron al corte de una bandera 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

13

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

que le compró para la soldadesca de dicha pascua de navidad 
por no haber traído Juan de Lamo Moreno la bandera […] de 
esta congregación para llevarla con la compañía cuando fue por 
capitán de lo corto a la plaza castillo de Montessa contra quien 
esta congregación deber repetir la acción de la corte.

Esta mención alude a que Juan de Lamo Moreno, alférez de la 
Cofradía, no dispone de la bandera para las festividades de Pascua 
pues se la había llevado con la compañía (militar se entiende) cuando 
fue capitán en el Castillo de Montesa. Por este motivo se ven obliga-
dos a hacer un gasto extraordinario en otra bandera. Hay que recor-
dar que estamos en los últimos coletazos de la Guerra de Sucesión 
Española (1701-1713). Los datos del texto se encuadrarían entre los 
envíos de tropas borbónicas desde el interior hacia la zona levantina 
para repeler las tropas austracistas. Montesa (Valencia) había perma-
necido fiel al bando borbónico siendo incluso fuertemente asediado 
por tropas angloaustríacas, por lo que tiene sentido el comentario re-
cogido. Además, es ciertamente honroso que Juan de Lamo Moreno, 
munereño y alférez de la Cofradía de las Ánimas, fuese el capitán de 
dicho castillo durante la contienda. Tal hecho coincide en el tiempo 
con la leyenda sobre el capitán Noriega recogida por García Solana 
(2002, 42) en su obra y que, en diferentes versiones, está ampliamen-
te extendida en la tradición oral. Viene a decir que, no dándole tiempo 
al capitán Noriega a llegar a la batalla de Almansa años antes, la Vir-
gen de la Fuente se le había aparecido en la punta de su espada y éste 
le había prometido un manto nuevo si le ayudaba a llegar a tiempo 
para la victoria. Según la coplilla popular sobre la langosta que men-
cionamos anteriormente, el capitán le dijo a la Virgen “si me detienes 
el sol tres horas y también los huracanes, te he de comprar un vestido 
para tus benditas carnes”. La historia de aquel manto ya es otra his-
toria. En cualquier caso, ¿es posible que, deformada con el tiempo, la 
historia del capitán Juan de Lamo Moreno y la bandera de su cofradía 
esté relacionada con la leyenda del capitán Noriega?

Otra de las actas de visita interesantes es la de 1700 que ates-
tigua la construcción por la cofradía de un pozo de nieve en el paraje 
de los Casares. En ella se expresan los motivos, el procedimiento de 
financiación y el comienzo de la ejecución de las obras. Su fin últi-
mo es el nombramiento de Pedro Márquez del Cerro y del escribano 
como vigilantes de dichas obras, iniciadas días atrás “con la mayor 



Pá
gi

na
 2

14

felicidad en la hechura” pero, probablemente, sin un plan concreto. 
Lamentablemente se desconoce si llegaron a finalizarse y se utilizó 
o si se trata de un pozo al uso colmatado en la actualidad:

Habiéndose discutido puede ser de grande utilidad a la hermandad 
de las benditas animas del purgatorio el hacer un poco de nieve por 
el paraje  en que se halla esta villa para su venta y de el alivio que 
puede ser a los enfermos en lo riguroso de los calores y héchose 
esta proposición en la plaza pública de esta villa para todos sus 
vecinos querían alentarse a coger algunas limosnas así de dinero 
como de otras especies horadas o peonadas por no tener caudal la 
hermandad para un gasto tan grande se formó un memorial para 
ir sentando las limosnas y por haberse reconocido que la devoción 
grande a las benditas animas que hay en los vecinos de esta villa es 
bastante a que se haga dicho pozo con cortas ….. de la hermandad 
se puso en ejecución el dia veintiocho de diciembre del año pasado 
de mil y seiscientos noventa y nueve y hoy reconociendo que se 
procedió con la mayor felicidad en la hechura y formación del 
pozo habiendo señalado el sitio de los casares que pareció el más 
conveniente se ha discurrido que por que no había omisión en una 
obra tan grande nombrar comisarios y superintendentes a cuyo 
cargo este todo lo que conduzca a el buen gobierno y augmento de 
dicha obra y para eso el señor hermano mayor y consiliarios que 
aquí firmaron de conformidad nombraron a Pedro Márquez del 
Cerro y al presente escribano de dicha hermandad a quien suplican 
tengan toda la vigilancia y cuidado en ello, que esperamos desvelo 
y devoción a las benditas animas del purgatorio. Y lo firmaron en 
la villa de Munera en tres de enero de mil setecientos años.

En una de las últimas visitas registradas, la de 1702 el visita-
dor establece que los demás libros de cofradías y obras pías entren 
en el archivo para su custodia y para que el cura sepa “lo que se ha 
dicho en esta visita”. En total, las visitas a esta cofradía en 1667-
1715 ascendieron a 35. 

Las últimas respuestas de los regidores munerenses que fi-
guran en el Libro Copiador del AHPAb están referidas a la existencia 
de una congregación bajo la denominación de “Esclavos” que carece 
de ordenanzas ni fundación, pero que despierta una gran devoción 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

15

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

a Nuestra Señora de la O6 entre las mujeres -conocidas con el nom-
bre de “Esclavas”- y algunos hombres. Su celebración cada 18 de di-
ciembre consistía en una misa cantada con sermón cuyos gastos as-
cendían a 130 reales, a repartir entre cura, beneficiario y sacristán, 
y eran sufragados “voluntariamente por la esclavitud” en referencia 
a la susodicha congregación. En otras palabras, cada “esclavo” apor-
taba un1 real de cuota para pago de dichas funciones y adquisición 
de cera para velas.

2.2.3. La Capellanía de María Sánchez Torrejón

Los regidores munerenses que pasaron aquella tarde del 23 
octubre de 1770 elaborando el listado de cofradías, hermandades, 
patronatos y otras congregaciones de carácter religioso, piadoso y 
benéfico de Munera olvidaron un patronato existente desde el siglo 
XVI y que todavía estaba en funcionamiento durante el XVIII. Se trata 
de la capellanía (patronazgo) de María Sánchez Torrejón, fundada en 
1594 y que hemos conocido gracias al Libro de Capellanía depositado 
en la sección de clero del AHN (Imagen 4). Su contenido ofrece una di-
mensión diferente de la asistencia social, siempre religiosa, durante el 
Antiguo Régimen en una pequeña localidad como Munera. Al fallecer 
su fundadora en 1599, viuda adinerada y piadosa, entrarán en vigor 
las disposiciones de su testamento y capellanía. Esta convierte al pa-
tronato anterior en obra pía de una persona que vincula sus riquezas 
en renta a la Iglesia para que celebre misas y desempeñe acciones 
asistenciales y de beneficencia para la salvación de su alma. La etimo-
logía de capellanía proviene de la “contratación” en exclusiva de un 
capellán propio o estipendario para estos oficios y tareas:

Ítem mando quiero y es mi voluntad de instituir y funda por la 
presente instituyo y fundo un patronazgo y capellanía para que en 
cada una semana de en cada un año perpetuamente para siempre 
jamás se digan tres misas por mi anima y de todos mis difuntos 
que han sido e fueren de a mi adelante y para ello mando que 

6  Advocación de la Virgen conocida como de la Esperanza o de la Expectación del Parto, 
que celebra la espera del nacimiento de Jesús. El nombre “de la O” proviene de las antífo-
nas de Adviento que comienzan con la exclamación “Oh” (“O” en latín) seguida de un título 
mesiánico. Se conmemora el 18 de diciembre, a una semana vista de la Navidad.



Pá
gi

na
 2

16

luego como yo sea difunta se saque y tome de todos mis bienes 
unas casas de morada que yo tengo en esta villa.

La cuestión benéfica en la capellanía no es algo baladí. Cada 
una de las premisas que doña María hace constar en su testamento 
conllevan el pago de importantes sumas de dinero para sufragar sus 
misas y, también, para realizar labores de asistencia a los más pobres 
y necesitados. Todo parecía poco para asegurarse un lugar en el cielo:

Ítem mando que el día de mi enterramiento se de y reparta de 
limosna a doce pobres de esta villa con paño [...] que tenga por lo 
menos veinte y cuatro varas y los pobres sean naturales, lo que 
mis albaceas eligieren y ansí mismo se repartan y den de limosna 
dos fanegas del trigo en pan cocido y se pague de mis bienes.

Imagen 4. Libro de la Capellanía de María Sánchez Torrejón

 
Fuente: AHN. Clero, Secular-Regular (L. 179).  
Foto de E. Rosillo Clement.

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

17

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

El sentimiento piadoso de contrición y penitencia que debió 
instalarse en la fundadora durante sus últimos años de vida la condu-
jo a hacer un testamento que permite conocer la existencia de ciertas 
instituciones sanitarias como los hospitales de pobres que desarro-
llaban, sobre todo, tareas de carácter asistencial y funerario. Así, en 
una de sus directrices dadas por Dª. María reconoce la labor realizada 
por el hospital de su pueblo y la carencia de higiene o recursos que 
adolece en el vestir de sus camas, lo que nos permite sacar a la luz 
la existencia de un “hospital” en Munera antes de 1594, fecha en la 
que surge su capellanía: “Ítem mando al hospital de esta villa cuatro 
ducados para ropa a las camas de los pobres y lo paguen […] mis al-
baceas”. Desconocemos lo que aconteció con este hospital en el siglo 
XVII, pero sabemos de otro hospital de pobres en Munera fundado en 
torno a 1716 con las limosnas de sus vecinos, siendo su administra-
dor Miguel Flores, presbítero de la Iglesia parroquial de la localidad.7 
Las respuestas generales de Munera en el Catastro de Ensenada con-
firman que en 1752 seguía existiendo. Concretamente en la respuesta 
treinta se dice que “hay en esta villa un cuarto de casa de corta habi-
tación donde se recogen los pobres transeúntes y no tiene renta algu-
na”. El hospital siguió en activo muy probablemente hasta principios 
del siglo XIX. En el acta del pleno municipal de 8 de mayo de 1853 
se informa de la inexistencia de un hospital de pobres por entonces, 
pero, añaden, sí hubo un edificio utilizado en el pasado como hospital 
para acoger a “pobres, transeúntes y asistirlos en las enfermedades 
con las limosnas que en este último caso se recogían de estos veci-
nos”. Prosigue el acta afirmando que dicho hospital quedó en ruina 
con motivo de la Guerra de la Independencia.8

En contraposición a lo que representa el corporativismo lo-
cal, fe popular colectiva y carácter solidario de las cofradías, el con-
tenido general del Libro de Capellanía revela el poder de los magna-
tes y terratenientes locales, así como el funcionamiento de ciertos 
instrumentos eclesiales e indulgencias que permitían la salvación 
del alma en el núcleo familiar:

7  AMM 3/1 Legajo de Órdenes Reales.
8  AMM Caja 11/19. Libro de Actas Municipales.



Pá
gi

na
 2

18

Ítem mando que se digan por mi anima cuatrocientas misas a quien 
la iglesia rreçare y las ducientas se digan en la iglesia parroquial 
de esta villa y las otras ducientas se digan en el convento de San 
Francisco de la villa de Villarrobledo y se de limosna por cada un 
real y medio y se pague de mis bienes. Ítem mando que se digan 
cincuenta misas por el anima de Alonso López Torrejón mi marido 
de quien la iglesia rreçare y de sigan en la iglesia de esta villa y se 
de limosna, real y medio por y cada una y se pague de mis bienes. 
Ítem mando que se digan otras cincuenta misas en la iglesia de 
esta villa por las animas de nuestros padres y se paguen a real y 
medio. Ítem mando que se digan cien misas por las animas de mis 
hijos, las cincuenta en la iglesia de esta villa y las otras cincuenta 
en el convento de nuestro señor San Francisco de la villa de San 
Clemente y se de de limosna real y medio de cada una y se paguen 
de mis bienes.

Esta diferenciación económica y estamental del entramado 
social del Antiguo Régimen confirma que las desigualdades no des-
aparecen con la muerte, continúan. Así, mientras unos eran ente-
rrados fuera del templo, en lo que hoy son las plazas Mayor y del 
Beato Bartolomé, otros, como la señora María Sánchez Torrejón, 
eran sepultados en su interior, donde, a buen seguro, hoy todavía 
permanecen:

Primeramente encomiendo mi anima a dios nuestro señor y el 
cuerpo a la tierra donde fue formado. Ítem mando que en cada 
y cuando que dios nuestro señor fuere servido de me llevar de 
esta vida presente a la otra, que mi cuerpo sea sepultado en la 
iglesia parroquial de esta villa en la que está enterrado el dicho 
mi marido.

Las cuentas del Libro de Capellanía que reflejan sus activida-
des llegan hasta el año 1782, lo que induce a creer que los regidores 
locales conocían esta fundación. Entendemos que su carácter pri-
vado, autofinanciación y estrecha vinculación con la Iglesia de San 
Sebastián fueron las razones de no incluirla en las respuestas del 
Expediente General de Cofradías.

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

19

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

3. CONCLUSIÓN

El estudio de las cofradías, hermandades, ermitas y otras ad-
vocaciones permite indagar sobre la religiosidad imperante en una 
pequeña población del Antiguo Régimen como Munera. El esfuer-
zo reformador de los Ilustrados del siglo XVIII provocó un clima de 
revisión de las creencias y tradiciones más arraigadas socialmente, 
generando gran cantidad de expedientes cuya información nos ha 
resultado valiosísima. 

La metodología aplicada para analizar las fuentes primarias 
seleccionadas se ha centrado, sobre todo, en describir sus conteni-
dos para abundar en el conocimiento de las cofradías y religiosidad 
de la localidad de Munera en los siglos XVI a XVIII y orientar sobre 
el tema a futuros investigadores. Durante estos siglos tanto la Igle-
sia parroquial de San Sebastián como las ermitas se convirtieron 
en los principales centros de una religiosidad plasmada en un culto 
instrumentado mediante misas cantadas, procesiones y otras múl-
tiples actividades litúrgicas y no tan litúrgicas financiadas con las 
rentas obtenidas del arrendamiento de bienes inmuebles (terrenos 
agrícolas, explotaciones ganaderas, locales, posadas…) y muebles 
(censos, juros…) y cuotas o limosnas de cofrades, hermanos y veci-
nos. El sostén del espíritu religioso que impregnaba al pueblo gene-
raba un entramado económico financiero que afectaba individual o 
colectivamente a todo el vecindario. El principal punto de encuentro 
eran las cofradías y hermandades como entidades comunitarias de 
carácter asistencial, espiritual y solidario, pero también como dina-
mizadoras de festejos y celebraciones. Las respuestas del Libro Co-
piador del AHPAb y el contenido del Expediente General de Cofradías 
del AHN configuran una documentación de primer orden para po-
der atisbar con cierto rigor una panorámica de la religiosidad mu-
nerense en los siglos aludidos.

En 1783, tras instruirse el Expediente General de Cofradías, 
se presentaron en el Consejo de Castilla las alegaciones finales y se 
estableció crear una Junta de Caridad para gestionar la supresión 
o reforma de las cofradías. En el partido de Alcaraz la cifra relati-
va era menor que en otras zonas, seguía siendo excesiva, corriendo 
la misma suerte que en el resto del reino. Los ministros de Carlos 
III utilizaron la información reunida para hacer desaparecer las co-



Pá
gi

na
 2

20

fradías gremiales y eclesiásticas sin la pertinente aprobación civil y 
religiosa. Las que tuvieran solo aprobación religiosa debían obtener 
una licencia civil y adaptarse a los cambios propuestos, debiendo las 
hermandades circunscribir su actividad solo al ámbito parroquial. 
El informe del intendente Aguilar y Anchia dice, sin especificar cuál, 
que de las cinco cofradías de Munera solo una posee autorización 
eclesiástica y que ninguna tiene autorización civil. Sin embargo, en 
las respuestas del Libro Copiador del AHPAb los regidores mune-
renses declaran que todas disponen autorización eclesiástica del ar-
zobispado de Toledo. En dos no se recoge la fecha de autorización: 
Nuestra Señora del Rosario y la de la Vera Cruz. En las otras sí hay 
fechas de aprobación: Glorioso San Sebastián del Santísimo Sacra-
mento (1595), Nuestra Señora de la Caridad (1621, con ordenanzas 
en 1601) y Benditas Ánimas del Purgatorio (1693, con ordenanzas 
en 1667). Probablemente el intendente solo contrastó la informa-
ción de una, la del Glorioso San Sebastián del Santísimo Sacramento 
por ser la más antigua y cuya fecha de aprobación no admite dudas 
como el resto. Según la tradición popular todas sobrevivieron a los 
envites ilustrados y al último intento supresor de Godoy, constatán-
dose su pervivencia hasta la guerra civil de 1936. 

También hemos comprobado que la vida cotidiana en Mu-
nera estaba envuelta por la actividad de sus cofradías y otros pa-
tronatos benéfico-piadosos. La participación del vecindario en las 
soldadescas de Navidad que organizaba la Cofradía de las Benditas 
Ánimas era multitudinaria, al igual que en los oficios y procesiones 
de Semana Santa dependientes de la Cofradía de la Vera Cruz o en 
el mantenimiento de capellanías e instituciones asistenciales como 
hospitales de pobres y fundación de ermitas. Todas ellas conforma-
ban una tupida red colectiva que definía el tejido social local tanto 
en lo religioso como en lo profano.  Las limosnas, participación en 
actos litúrgicos y jerarquía de los cargos desempeñados en dichas 
organizaciones reforzaban su influencia entre la población y, a su 
vez, provocaban el recelo de las autoridades superiores civiles y 
eclesiásticas que alegaban menoscabo de su jurisdicción y amenaza 
para su poder real al disminuir el control directo sobre los ingresos 
que generaban. Los regidores locales sabían de la importancia de 
estas entidades y organizaciones para sus habitantes y del impacto 
negativo que tendría la descripción de algunas actividades festivas 

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

21

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

de las cofradías y de las cuotas elevadas pagadas por los cofrades 
ante el intendente y el Consejo de Castilla. Por ello, en aquella sesión 
del 20 de octubre de 1770 hicieron todo lo posible para que sus res-
puestas incorporasen ciertas intervenciones consistoriales sobre 
los protocolos litúrgicos y de festejos o bajando las cuotas pagadas 
por cofrades y por desempeñar ciertos cargos que modificaban el 
funcionamiento real previo de algunas cofradías. De esta forma los 
regidores intentaron preservar la situación de las cofradías y ermi-
tas y evitar su supresión. Este comportamiento coindice en buena 
medida con la actitud generalizada en el partido de Alcaraz. Gran 
parte de sus regidores procuraron con sus respuestas minimizar el 
efecto represivo pretendido por los ilustrados hacia las cofradías 
y la religiosidad popular. La constatación de una ocultación gene-
ralizada de información en las respuestas enviadas para instruir el 
Expediente General de Cofradías apunta en esta dirección (Ballesta, 
2023, 123)

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, I. y LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, M. 
L. (2002): La represión de la religiosidad popular: crítica 
y acción contra las cofradías en la España del siglo XVIII. 
Universidad de Granada.

— ��(2008): La represión de las Cofradías en el Reinado de Carlos III. 
Tercerol: cuadernos de investigación (12), 75-92

— ��(2017): Las cofradías españolas en la Edad Moderna desde 
una óptica social: Tres décadas de avance historiográfico. 
Cuadernos de estudios del siglo XVIII (27), 11-50.

BALLESTA FERNÁNDEZ, P. (2023): Familias y cofradías en la España 
centro-meridional. Sociabilidad, trayectorias y reproducción 
social en el partido de Alcaraz (1700-1860). Tesis doctoral. 
Universidad de Castilla-La Mancha.

BALLESTEROS CAMPOS, P. V. y MOLINA CANTOS, J. (1998): 
Hermandades y cofradías: Semana Santa en Chinchilla de 
Montearagón (a lo largo de su historia). Cofradía Ntro. Padre 
Jesús Nazareno, las Cruces y Santísima Virgen del Rosario. 
Universidad de Alicante. 



Pá
gi

na
 2

22

BIRRIEL SALCEDO, M. y HERNÁNDEZ LÓPEZ, C. (2018): Devociones 
domésticas. Objetos devocionales en los hogares rurales 
(siglo XVIII). I. Arias de Saavedra Alías, E. Jiménez Pablo y 
M. L. López-Guadalupe Muñoz (eds.): Subir a los altares. 
Modelos de santidad en la Monarquía Hispánica (siglos XVI-
XVIII). 295-343. Universidad de Granada. 

BIRRIEL SALCEDO, M. y HERNÁNDEZ LÓPEZ, C. (2021): Objetos 
devocionales domésticos en las tierras de La Mancha y el 
valle de Lecrín en el siglo XVIII. A la sombra de las Catedrales: 
cultura, poder y guerra en la Edad Moderna. 295-343. 
Universidad de Burgos.

BURRIEZA SÁNCHEZ, J. (2023): Las cofradías penitenciales y Trento: 
Origen y consolidación de la Semana Santa procesional en 
el ámbito castellano. Cauriensia, Revista Anual de Ciencias 
Eclesiásticas (18), 871–894. 

CARRILERO MARTÍNEZ, R. (1995): Los fondos del Archivo Histórico 
Diocesano de Albacete (siglos XV al XVIII). Instituto de 
Estudios Albacetenses (IEA). 

CORREAS, G. (1627): Vocabulario de refranes y frases proverbiales 
y otras fórmulas comunes de la lengua castellana (Edición 
digital a partir de la Tipografía de la Revista de “Archivos, 
Bibliotecas y Museos”, Madrid. 1924).

FAYARD, J. (1982): Los miembros del Consejo de Castilla (1621-1746). 
Siglo XXI Editores.

FERNÁNDEZ BASURTE, F. (2015): Espacio urbano, cofradías 
y sociedad. Baetica. Estudios de Historia Moderna y 
Contemporánea, 19 (2), 109-120.

FERNÁNDEZ GARCÍA, L. (2022): Fundaciones pías en la Mancha 
Oriental. Las capellanías de El Bonillo: Estudio introductorio y 
fuentes documentales (siglos XVI-XX), IEA. Serie I – Estudios, 
274. 

GALIANO PÉREZ, A. L. (2003) Aportación de las cofradías oriolanas 
a la vida cotidiana en la Edad Moderna. Universidad de 
Alicante. 

GARCÍA SOLANA, E. (2002): Munera por dentro. Ayuntamiento de 
Munera / Diputación de Albacete.

GARCÍA DE VALDEAVELLANO, L. (1977): Curso de Historia de las 
Instituciones Españolas. Biblioteca de la Revista de Occidente.

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632



Pá
gi

na
 2

23

Emilio Rosillo Clement
FUENTES PARA EL ESTUDIO DE LAS COFRADÍAS Y LA RELIGIOSIDAD EN MUNERA (ALBACETE) EN LA EDAD MODERNA

JESÚS MORALES, E. M. (2018): La religiosidad popular como punto 
de encuentro: cofradías, festividades y artistas en law Edad 
Moderna de Daimiel y Valdepeñas. IV Jornadas de Historia de 
Daimiel, 119-133. Ayuntamiento de Daimiel.

JOVELLANOS Y RAMÍREZ, B. G. M. (1796): Memoria sobre las 
diversiones públicas. Real Academia de la Historia. 

LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, M. L (2002): Debate y reacción a las 
reformas ilustradas: maniobras legales de las cofradías a 
finales del siglo XVIII. Chronica nova: Revista de historia 
moderna (29), 179-216.

LÓPEZ-GUADALUPE MUÑOZ, M. L. y ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS, 
I. (2000): Las cofradías y su dimensión social en la España 
del Antiguo Régimen. Cuadernos de Historia Moderna (25), 
189-232.

MAL LARA, J. DE (1568): La Philosophia vulgar. Casa de Hernando 
Díaz (Edición de J. Pepe Sarno y J.M. Reyes Cano en Cátedra, 
2013).

MORÁN CORTE, A. (2023): Las cofradías asturianas a finales del siglo 
XVIII: una aproximación a sus fundamentos económicos y a 
su vertiente asistencial. Ediciones Universidad de Salamanca. 
El futuro del pasado, Vol. 14 (14), 243-288

MOZO BASCUÑANA, M.A. (2013): Concejo y jurisdicción (ss. XVI-
XVIII). Jornadas celebradas en el Ayuntamiento de Munera 
(Mineografiado).

PAREDES ALONSO, J. (Coord.) (1998): Historia Contemporánea de 
España (siglo XIX). Ariel. 

ROMERO SAMPER, M. (1998): Las Cofradías en el Madrid del siglo 
XVIII. Tesis doctoral. Universidad Complutense de Madrid. 

ROMERO SAMPER, M. (1988): El expediente general de cofradías del 
Archivo Histórico Nacional: regesto documental. Hispania 
sacra, 40, (81), 205-234.

SANGÜESA GARCÍA, M. J. (1989-1990): Iglesia Parroquial de San 
Sebastián de Munera (Albacete). Anales del Centro Asociado 
de Albacete (10), 189-214.

SASTRE SANTOS. E (1999): Manual de Archivos. El sistema archivístico 
diocesano: archivos de la curia y archivos parroquiales. 
Anabad. 



Pá
gi

na
 2

24

ARCHIVOS

AGS (Archivo General de Simancas). Respuestas General de Munera 
(Albacete). CE_RG_L472

AHPAb (Archivo Histórico Provincial de Albacete). Fondo 
Ayuntamiento de Munera – 089/01 – Legajo de Borradores

AHN (Archivo Histórico Nacional). Libro de la Capellanía de María 
Sánchez Torrejón (1599-1783). Clero, Secular-Regular, L179

— �Libro de la Cofradía de la Caridad (1621-1793). Clero, Secular-
Regular, L180.

— �Libro de la Cofradía de las Benditas Ánimas del Purgatorio siglos. 
XVII-XVIII. Clero, Secular-Regular, L181.

— �Expediente general sobre el arreglo de Cofradías, Gremios y 
Hermandades (1768-1803). Serie facticia.

AMM (Archivo Municipal de Munera). Correspondencia. Fondo del 
Ayuntamiento de Munera, caja 39

— �Correspondencia. Fondo del Ayuntamiento de Munera, caja 60
— �Libro de Actas del Pleno. Fondo del Ayuntamiento de Munera, 

caja 11/19.
— �Legajo de Órdenes Reales. Fondo del Ayuntamiento de Munera, 

caja 3/1

AL-BASIT 70 • PÁGS. 187-224 • INSTITUTO DE ESTUDIOS ALBACETENSES «DON JUAN MANUEL» • ALBACETE • ISSN 0212-8632


